
126

АВТОРИТЕТ ПИСАТЕЛЯ:
ИСТОКИ И ГРАНИЦЫ

WRITER’S AUTHORITY: ORIGINS AND BOUNDARIES

УДК 821.133.1             DOI: 10.31249/chel/2022.03.09

Пахсарьян Н.Т.
БЛЕСК И НИЩЕТА ПРОСВЕТИТЕЛЬСКОЙ ФИЛОСОФИИ:

«ПЛЕМЯННИК РАМО» ДЕНИ ДИДРО
Институт научной информации по общественным наукам, РАН,

Москва, Россия, npakhsarian@gmail.com

Аннотация. В статье анализируется диалектическое взаимодействие авто-
ритетной просветительской мысли с непросветительскими общественными фе-
номенами. Деконструкция власти философии Просвещения осуществляется по-
средством знаменитого философского романа-диалога Дидро «Племянник Рамо».
Произведение, написанное в последней трети XVIII в., осталось неизвестным в
эпоху Просвещения, но опубликованное в XIX в., обрело большую популярность.
Глубина диалектической позиции Дидро в этом и других сочинениях не раз отме-
чалась учеными, однако соотношение фигур «Я» и «Он» в романе-диалоге до сих
пор является предметом дискуссии. С одной стороны, «Я» – alter ego самого Дид-
ро, с другой – он порой проигрывает в споре с племянником – аморальным чело-
веком, бездельником и распутником. В некоторых случаях «Он» соглашается с
«Я», чаще же философ вынужден признать правоту своего оппонента, который
указывает на то, что, вопреки раннепросветительским убеждениям о счастье,
приносимом лишь добродетельным людям, счастливы могут быть и бывают без-
нравственные, но обладающие деньгами и властью. Философа подкупает искрен-
ность племянника Рамо, что не означает, что его собственная позиция – только
объект критики. Задача Дидро – не сатирическое разоблачение безнравственно-
сти и паразитизма современного ему общества, а иронико-аналитическое изуче-
ние определенного этико-психологического феномена, способного внести сомнение
во взгляды энциклопедиста – материалиста и атеиста. Исследование функции



Блеск и нищета просветительской философии:
«Племянник Рамо» Дени Дидро

127

каждого из собеседников в «Племяннике Рамо», уточнение роли иронии позволи-
ло сделать вывод о неоднозначности противостояния Философа и Рамо, об от-
крытом финале диалога.

Ключевые слова: философия; музыка; нравы; роман-диалог; Просвещение;
ирония; сатира; мораль.

Получена: 23.04.2022                              Принята к печати: 14.06.2022

Pakhsarian N.T.
The splendor and poverty of Enlightenment Philosophy:

Le Neuveu de Rameau by Denis Diderot
Institute of Scientific Information of Social Sciences of Russian Academy of Sciences,

Moscow, Russian Federation, npakhsarian@gmail.com

Abstract. The article analyzes the poetics of Diderot’s famous philosophical
novel-dialogue Le Neuveu de Rameau. The work, written in the last third of the eighteenth
century, remained unknown during the Enlightenment, but after publication in the nine-
teenth century, it gained great popularity. The depth of Diderot’s dialectical position in
this and other works has been repeatedly noted by scholars, but relationship between
figures “I” and “He” in the novel-dialogue is still the subject of discussion. On the one
hand, “I” is the alter ego of Diderot himself, on the other hand, he often loses in a dis-
pute with his nephew, an immoral person, a slacker and a libertine. In some cases, “He”
agrees with “I”. More often the philosopher is forced to admit the correctness of his
opponent, who points out that, contrary to the early Enlightenment beliefs about happi-
ness brought only to virtuous people, immoral people can be happy, but they also have
money and power. The philosopher is captivated by the sincerity of Rameau’s nephew,
which does not mean that his own position is only an object of criticism. Diderot’s task
is not a satirical exposure of the immorality and parasitism of his contemporary society,
but an ironic and analytical study of a certain ethical and psychological phenomenon
that can cast doubt on the views of a person of encyclopedic knowledge – a materialist
and an atheist. The study of the function of each of the interlocutors in Le Neuveu de
Rameau, the clarification of the irony role, made it possible to conclude that the confron-
tation between the Philosopher and Rameau is ambiguous, and that the dialogue has an
open ending.

Keywords: philosophy; music; manners; novel-dialogue; Enlightenment; irony;
satire; morality.

Received: 23.04.2022                                                  Accepted: 14.06.2022



Пахсарьян Н.Т.

128

Место Дидро в кругу философов-просветителей

Репутация Д. Дидро как самого диалектичного философа
просветительской эпохи достаточно прочно установилась в лите-
ратуроведении – как отечественном, так и зарубежном1. Разнооб-
разные интерпретации его философских и философско-
художественных произведений вскрывают сложность и глубину
концепции писателя, постоянное движение его мысли, способ-
ность к саморазвитию. Удивительна при этом разносторонность
писателя, заставляющая признать правоту давней оценки Д.И. Га-
чевым Дидро как того, кто «по огромному диапазону, по богатству
и глубине, по широчайшему охвату различных областей человече-
ских знаний, больше всего заслуживает звания великого энцикло-
педиста» [Гачев, 1961, с. 17]. В самом деле, Дидро был не только
вдохновителем и главным редактором проекта «Энциклопедии
наук, искусств и ремесел» (1751–1780), но и автором более 1000
статей в этой энциклопедии. Кроме того, он выступал переводчи-
ком, сочинителем философских эссе и трактатов, пьес, романов,
был критиком, обозревателем искусства живописи, теоретиком
актерской игры и т.п. Не стремясь выстроить стройную философ-
скую систему в духе Гольбаха или Гельвеция [Длугач, 1986, с. 43],
Дидро связывал в своих размышлениях философское и литератур-
но-художественное начала, что позволяло ему стать одним из важ-
нейших популяризаторов просветительских идей.

Начав свой путь философа в конце 1740-х годов, Дидро очень
остро ощутил те грани просветительских идей, за которыми они мо-
гут превратиться из многозначных результатов рефлексии в прямо-
линейные утверждения. Авторитет просветительской философии,
ее властное влияние на литературу и искусство XVIII столетия,
проявлялись не только на высоких уровнях культуры: просвети-
тельским языком заговорили в том числе и далекие от Просвеще-
ния литераторы, а слово «философ» стало обозначать порой не
столько свободного мыслителя, сколько эпатажного либертена.

1 Ср., напр.: «XVIII столетие в целом осталось не затронуто головокружи-
тельным вихрем диалектики Дидро – водоворотом, который бросал его от атеиз-
ма к пантеизму, от материализма к динамическому панпсихизму, а потом и в об-
ратном направлении, и так вновь и вновь от одного к другому» [Кассирер, 2004,
с. 89].



Блеск и нищета просветительской философии:
«Племянник Рамо» Дени Дидро

129

Это было следствием не только неизбежной девальвации «идеи,
брошенной в массы», но и результатом превращения некоторых
положений просветительской концепции в твердые постулаты.
Проявляя склонность к постоянному развитию своих представле-
ний о мире, обществе и человеке, Дидро вырабатывает «динамиче-
ское» воззрение, которое было бы упрощением сковывать рамками
терминов «материализм» и «атеизм»: «мышление Дидро можно
понять только в его полете, в постоянном и безостановочном дви-
жении» [Кассирер, 2004, с. 106].

И, быть может, самым ярким примером подвижности, неод-
нозначности, диалектичности мышления писателя является его фи-
лософский роман-диалог «Племянник Рамо» (1762–1773). Постро-
енный как разговор двух персонажей, каждый из которых связан с
реальным историческим лицом («Я» – это сам Дидро, «Он» – это
племянник известного композитора и теоретика музыки Жан-
Филиппа Рамо (1683–1764) Жан-Франсуа Рамо (1716–1777), орга-
нист и тоже композитор), насыщенный реалиями времени, этот
текст одновременно несет в себе универсальный смысл, что ясно
видно уже в самой издательской судьбе романа-диалога: будучи
неизвестен читателям XVIII в., он появился в печати в 1805 г. на
немецком языке в переводе Гёте1, затем – в 1821 г. в обратном пе-
реводе на французский язык, дважды – в 1823 и 1884 – публико-
вался по более или менее точным рукописным копиям, и только в
1891 г. была обнаружена рукопись самого Дидро, которая стала
неизменным источником публикуемого текста «Племянника Ра-
мо». Войдя в широкий читательский обиход в конце XIX в., произ-
ведение многократно переиздавалось, переводилось на разные
языки и сохраняет свою актуальность по сей день. В нем с удивле-
нием открывают уникальный, неожиданный для классической
эпохи Великого заточения2 «диалог разума с неразумием»
[Chapiro, Goldzink, 2005, p. 162]. И «нигде так ясно, как здесь [в
«Племяннике Рамо». – Н.Т.] не выявлены парадоксы Просвеще-
ния» [Длугач, 1986, с. 60].

1 Об истории этого перевода и его особенностях см.: [Barthélémy-Toraille,
2003].

2 Великое заточение - термин М. Фуко, указывающий на разрыв общения
между разумом и безумием. См.: [Фуко, 1997, c. 59].



Пахсарьян Н.Т.

130

«Я» и «Он» – единомышленники или противники?

Автор предпосылает диалогу латинский эпиграф из сатиры
Горация, представляющий собой, по существу, определение ха-
рактера заглавного персонажа: «Рожденный всеми, сколько их
есть, гневными Вертумнами» [Дидро, 1991, с. 52]. Действительно,
племянник Рамо, подобно богу Вертумну, – само воплощение из-
менчивости, непостоянства. Встретив его в кофейне, еще до нача-
ла разговора с ним повествователь уже описывает и его внеш-
ность, и поведение, и образ жизни достаточно подробно и точно:
«Это – смесь высокого и низкого, здравого смысла и безрассудства:
в его голове, должно быть, странным образом переплелись поня-
тия о честном и бесчестном, ибо он не кичится добрыми качества-
ми, которыми наделила его природа, и не стыдится дурных
свойств, полученных от нее в дар. <…> Иногда он худ и бледен,
как больной <…> На следующий месяц он жирен и дороден <…>
Живет он со дня на день, грустный или веселый – смотря по обстоя-
тельствам» [Дидро, 1991, c. 52–53]. Как заметил А.Н. Веселовский,
Дидро «не только вжился в антипатичную ему личность клеветника
и паразита и представил его себе в различных случайностях жизни,
но выставил основные черты всех подобных людей» [Д. Дидро pro
et contra, 2013, с. 79]. При этом рассказчик признается в отсутст-
вии симпатии к подобным личностям и словно нехотя вступает в
разговор с племянником Рамо. Между тем разговор оказывается
довольно долгим и весьма насыщенным философско-этической и
эстетической проблематикой.

Прежде всего это разговор о гении и посредственности, где
сполна проявляется двойственность суждений племянника Рамо,
то утверждающего свою готовность щадить одаренных людей, на
которых «следует походить», то заявляющего, что все же они не
нужны и приносят только зло и себе, и другим. Как кажется, Дид-
ро уже здесь не только описывает доморощенную этико-
философскую позицию собеседника философа, но и раскрывает
его психологию: осознание своей посредственности, зависть к та-
ланту других, в частности – своего дяди-композитора, не только
высказаны племянником словесно, но и ощутимы в его поведении,
жестах, пантомимах, щедро описанных философом в мельчайших
подробностях. Яркость портрета племянника Рамо не в послед-



Блеск и нищета просветительской философии:
«Племянник Рамо» Дени Дидро

131

нюю очередь проистекает из описания пантомим, которыми этот
персонаж сопровождает либо выслушиваемые им истории («За-
бавно было то, что, пока я произносил эту речь, он сопровождал ее
пантомимой» [Дидро, 1991, с. 64], либо собственные рассказы
(«…По мере того как он разыгрывал роль сводника, соблазняюще-
го девушку…» [Дидро, 1991, с. 67]; «И тут он начал передразни-
вать этого человека» [Дидро, 1991, с. 83]).

В какой-то момент артистичность племянника Рамо, разыг-
рывающего перед публикой целый спектакль, показывая сцены из
пьес, исполняющего арии, мастерски подражающего разным му-
зыкальным инструментам, вызывает восхищение философа: «Вос-
торгался ли я? Да, восторгался» [Дидро, 1991, с. 108]. Любопытно
отметить, что, по свидетельству современников, сам Дидро отли-
чался живой и выразительной жестикуляцией, от которой, в част-
ности, желала избавиться при общении с ним Екатерина II: такая
манера общения забавляла, но и пугала императрицу, защитив-
шуюся от весьма активных жестов собеседника, приказав поста-
вить стол между ними [Д. Дидро pro et contra, 2013, c. 204]. Его
репутация чудака, его опыт полуголодного существования в моло-
дости, его времяпрепровождение в близких ему музыкальных, ар-
тистических кругах1 подкрепляют сходство с Рамо-персонажем,
хотя не предполагают полной идентификации. «Я», как и сам Дидро
в своих философских эссе, вынужден констатировать, что некото-
рые люди находят свое счастье, вовсе не будучи добродетельны-
ми, что гений и посредственность – не столько результат воспита-
ния, сколько дело природной склонности. Более того, «чем бы ни
занимался человек, он всегда предназначен к этому природой»
[Дидро, 1991, с. 121], и здесь «Я» как будто приходит к согласию с
«Ним», настойчиво доказывающим примерами данный тезис. Как
заметил Г. Штенгер, подобными рассуждениями «Рамо отдает
дань доктрине фатализма, которую вкладывает в его уста Дидро»
[Stenger, 2017, p. 22]. Однако философу чужд цинизм собеседника
«Я», к тому же его собственное отношение к идее абсолютной де-
терминированности гораздо более неоднозначно: «Дидро с полной
ясностью разглядел все антиномии, которыми кончает система фа-
тализма, и ярчайшим образом их выразил; но он в то же время ис-

1 См. об этом: [Quintili, 2016].



Пахсарьян Н.Т.

132

пользует эти антиномии в качестве движущей силы и проводника
своей собственной, всецело диалектической мысли» [Кассирер,
2004, c. 88]. Вопрос моральной оценки поступков людей для фило-
софа-просветителя очень важен, не случайно он замечает в одном
из писем: «…если совсем нет свободы, то нет и действия, которое
заслуживало бы похвалы или порицания» [цит. по: Albertan-
Coppola, 2016], и в этом пункте детерминизм не согласуется с убе-
ждением в естественно присущей человеку потребности в свободе.
Потому-то Дидро не готов пренебречь ролью воспитания, хотя
признает, что подобная точка зрения распространена в современ-
ном ему обществе, к тому же он не может сойтись с Рамо в трак-
товке того, какое воспитание следует считать хорошим.

Ход диалога вскрывает парадоксальность не только позиции
«Я», но и самого племянника Рамо: он то утверждает, что является
«добрым малым», то заявляет, что он «невежда, глупец, сума-
сброд» [Дидро, 1991, с. 62], то он не готов вынести ни малейшего
унижения, говоря о природном достоинстве всякого человека
[Дидро, 1991, с. 64], то не хочет признать унизительности уловок,
к которым прибегает [Дидро, 1991, с. 74], то уверяет, что его му-
зыкальные сочинения «одни только и дойдут до потомства» [Дид-
ро, 1991, с. 64], то признает свою посредственность и говорит о
зависти к таланту своего дяди-композитора, то заявляет, что он
знает себя, то, напротив, что не знает, и т.п. Будучи довольно об-
разованным (хотя и именующим себя невеждой), племянник Рамо
несколько раз апеллирует к литературным авторитетам, утвер-
ждая, что он читал и «беспрестанно перечитывает Феофраста,
Лабрюйера и Мольера» [Дидро, 1991, с. 91], но его отношение к
прочитанному весьма специфично: так, он извлекает из мольеров-
ской пьесы «Тартюф» вывод о том, что, лицемеря, надо, не избав-
ляясь от этого порока, стараться не говорить, как лицемер; а из
комедии «Скупой» убежденность, что можно быть скупым, но
нельзя говорить, как скупой. Критика общества племянником Рамо
весьма двусмысленна, он с удовольствием разыгрывает в этом об-
ществе роль шута, охотно признается в своих пороках, полагая,
что они полезны больше, чем добродетель. Если «Я» доказывает,
что добродетель составляет счастье индивида, полагается на доб-
рую природу человека, то Рамо утверждает, что люди проникнуты
эгоистическими инстинктами, ищут удовольствий, жаждут денег и



Блеск и нищета просветительской философии:
«Племянник Рамо» Дени Дидро

133

власти, доказывая это многочисленными примерами. Он с цинич-
ным наслаждением рассказывает о жестоком коварстве некоего
отступника, втершегося в доверие к еврею, а затем донесшего на
него и присвоившего его имущество. Этот рассказ приводит в
ужас философа, и в этом месте диалога собеседники более всего
расходятся в своих позициях. Пожалуй, лишь в разговоре о музыке
точки зрения между «Я» и «Он» вновь сближаются, и, как верно
заметили исследователи, только в музыке племянник Рамо на са-
мом деле «извлекает пользу из порока» [Chapiro, Goldzink, 2005,
p. 171]. Возможно, близость позиций собеседников определяется
тем, что, как утверждает П. Кентили, реальный племянник Рамо
никогда не был противником музыки своего дяди, а Дидро вложил
в него свое собственное к ней отношение [Quintili, 2016, р. 11],
выразив свою позицию в «войне буффонов» – полемике о досто-
инствах итальянской и французской музыки, проходившей в пер-
вой половине 1750-х годов.

Метаморфозы мудрости и шутовства.

Называя участника диалога с Рамо «Я», Дидро как будто на-
страивает читателей на восприятие его как alter ego философа, тем
более что, как было верно замечено, Дидро часто «упражняется в
вылепке себя», порывая «с двумя устоявшимися обычаями рас-
сматривать философа «либо как смешную, либо как опасную для
общества фигуру» [Salaün, 2010, p. 16]. В самом деле, в произведе-
ние включены детали реального времяпрепровождения автора, его
взаимоотношений с некоторыми современниками, его оценки
творчества известных музыкантов и т.п. «Я» отстаивает важность
добродетели, пытается противопоставить алчному обществу, лю-
дям, пресмыкающимся перед богатством и властью, «философа, у
которого ничего нет и которому ничего не надо» [Дидро, 1991,
с. 123]. Круг приятелей племянника Рамо, которых и сам «Он»
оценивает весьма нелицеприятно, состоит из противников фило-
софов: «Тут только и слышишь, что имена Бюффона, Дюкло, Мон-
тескье, Руссо, Вольтера, д’Аламбера, Дидро. И одному богу ведо-
мо, какими эпитетами они сопровождаются!» [Дидро, 1991, с. 80].
При этом исследователи не раз замечали, что собеседник-философ,
обозначенный как «Я», не всегда оказывается более убедителен,



Пахсарьян Н.Т.

134

чем его оппонент, иногда попросту бывает неправ и вынужден со-
глашаться с аргументами племянника, кроме того, не способен заста-
вить Рамо изменить свою точку зрения. Последняя фраза диалога –
«Смеется тот, кто смеется последним» [Дидро, 1991, с. 125] – отдана
оппоненту «Я». Юдит Спенсер трактует заключение диалога как
ироническое: «Ирония текста находит свое крайнее выражение в
парадоксальном высказывании буффона, который уже по своей
функции выявляет вторую, темную сторону реальности, предлагая
мощный антидот самодостаточности человека, воплощая ирониче-
ское сознание» [Spenser, 1996, p. 259].

Р. Броссман полагает, что образцом философа служит для
Дидро Сократ, стремившийся «улучшить своих сограждан с по-
мощью непосредственного разговора с ними» [Brossmann, 2003,
S. 6]. Дидро убежден, что человек способен к изменению, однако
«Я» не удается поколебать убеждения племянника Рамо. С. Пю-
жоль прав, указывая: «Когда по поводу какой-то темы возникает
непонимание, философ не говорит, как Сократ, “уточни свою
мысль”, но “оставим это”» [Pujol, 2016, p. 56]. Откровенность пле-
мянника Рамо в описании не только пороков общества, но и своих
собственных, его прямота вкупе с правотой его суждений о том,
что добродетельное поведение не приносит жизненного благопо-
лучия и т.п., способна вызвать симпатию читателей. Более того,
традиционный диалог мудреца и шута, не раз встречающийся в
литературе, начиная с Античности, в конце концов заставляет чи-
тателей задуматься, кто в этом диалоге мудрец, а кто шут, ведь
«истина у Дидро не обязательно принадлежит мудрецу»
[Brossmann, 2003, S. 27]. Правда, С. Альбертан-Коппола придер-
живается иного мнения, утверждая, что диалог «Я» и племянника
Рамо – это сатира на «врагов философии», а противостояние собе-
седников – абсолютно и фундаментально [Albertan-Coppola, 1991,
p. 29]. Однако более убедительна точка зрения Франсуазы Ле
Борнь, считающей, что «Он» – вовсе не только фигура осмеяния, и
задача Дидро отнюдь не сводится к ответу на насмешки над фило-
софами, содержащиеся в сатирической комедии Палиссо, постав-
ленной в Комеди Франсез в 1760 г. [Le Borgne, 2017, p. 158]. Автор
диалога запечатлевает самый процесс рефлексии не только над
отдельными философскими положениями, не только над связью
между абстрактными суждениями и практическими поступками



Блеск и нищета просветительской философии:
«Племянник Рамо» Дени Дидро

135

людей, но и над убежденностью в превосходстве цинизма над мо-
ральным идеализмом.

Закономерно поэтому, что племянник Рамо, «разоблачитель»
«плоских» суждений собеседника-философа, порой также вынуж-
ден присоединяться к мнению «Я» и становится «странным обра-
зом амбивалентен» [Armand, 2021, p. 77]. Участники диалога ока-
зываются связаны друг с другом как философ и контр-философ, а
контр-философ, по верному замечанию Ж.-К. Бурдена, это не ан-
тифилософ, защищающий традиционный политический строй и
культуру [Bourdin, 2021, p. 97]. Рамо-персонаж «тщетно отрицает
различие между добром и злом, грехом и добродетелью» [Chapiro,
Goldzink 2005, p. 169], он в результате становится не ниспроверга-
телем, но критиком общественной морали – правда, «не во имя
других, более высоких ценностей, но во имя удобного сосущество-
вания со своими пороками и с нравами общества, коротко говоря –
для своего удовольствия» [Bourdin, 2015, p. 141]. По существу,
финал диалога остается открытым, спор между его участниками
может быть продолжен. Это не означает, что писатель избегает
делать какой-либо вывод из разговора собеседников, а лишь под-
черкивает, что он не стремится быть категоричным в своих сужде-
ниях: по ходу диалога «чем более последовательно и даже жестко
доказывается какое-либо положение, тем более, как ни странно,
оно компрометируется» [Длугач, 1986, с. 55]. Признав, что не су-
ществует универсальной морали, что добродетель не всегда при-
носит человеку счастье, Дидро одновременно сохраняет веру «в
неизменную моральную природу человека и в твердый принцип
справедливости, вытекающий из нее; вера эта образует в его абсо-
лютно изменчивом и динамическом мировоззрении прочный ар-
химедов пункт» [Кассирер, 2004, с. 271]. Но эта вера выражена в
особой форме парадоксально свободного, даже причудливо хао-
тичного диалога. При том, что все философы Просвещения высту-
пали против строгой системности метафизики прошлого столетия,
ни Гольбах, ни Гельвеций, ни Руссо не смогли отказаться от мане-
ры стройного и последовательного изложения своих идей в трак-
татах. Дидро же смог органично связать философскую рефлексию
с художественным воображением посредством эссеизации текста и
одновременно – с помощью его театрализации.



Пахсарьян Н.Т.

136

По убеждению Розелины Рей, загадочная финальная фраза
диалога «не столько воплощает эстетику незавершенности, сколь-
ко философское беспокойство, которое не отказывается от поиска
истины, даже если временно ее невозможно сформулировать»
[Rey, 1991, p. 61]. Но вряд ли стоит отделять эстетическое от фи-
лософско-этического, поскольку они прочно соединены в сознании
автора «Племянника Рамо». Гораздо точнее определяет место
Дидро в истории идей XVIII в. Э. Кассирер: философ «не только
выходит за пределы достигнутых прежде результатов, но и пробле-
матизирует и изменяет те формы мышления, которые сделали эти
результаты возможными и в которых они пытались сами себе при-
дать устойчивость и неизменность» [Кассирер, 2004, с. 108]. Но-
вые формы мышления потребовали той новой жанровой формы
«нероманического» романа-диалога с открытым финалом, кото-
рую Дидро ярко продемонстрировал в «Племяннике Рамо»1.

Список литературы

Гачев Д.И. Эстетические взгляды Дидро. – Москва : ГИХЛ, 1961. – 191 с.
Дидро Д. Племянник Рамо // Дидро Д. Сочинения : в 2 т. – Москва : Мысль, 1991. –

Т. 2. – С. 52–125.
Д. Дидро : pro et contra. Дени Дидро в русской литературной критике, словесно-

сти, эстетической, идеологической и философской рецепции. Антология / сост.,
вступ. ст., коммент. В.Д. Алташиной. – Санкт-Петербург : Изд-во Русской хри-
стианской гуманитарной академии, 2013. – 1026 с.

Длугач Т.Б. Дени Дидро. – Москва : Мысль, 1986. – 191 с.
Кассирер Э. Философия Просвещения. – Москва : РОССПЭН, 2004. – 399 с.
Фуко М. История безумия в классическую эпоху. – Санкт-Петербург : Универси-

тетская книга, 1997. – 576 c.
Albertan-Coppola S. Diderot, “moraliste de l’honnête” // OP. CIT. Revue des littératures

et des arts. – 2016. – N 16. – URL: https://revues.univ-pau.fr/opcit/index.php?id=124
Albertan-Coppola S. Le Neuveu de Rameau : un roman non romanesque? //

Littérature. – 2013. – N 171. – P. 81–87.
Albertan-Coppola S. “Rira bien qui rira le dernier” // Autour du Neuveu de Rameau de

Diderot / ed. par A.-M. Chouiilet. – Paris : Champion, 1991. – P. 15–36.
Armand G. Statut du personnage (Moi)et statut du philosophe dans Le Neuveu de

Rameau // TrOPICS. Revue de l’Université de La Réunion. – 2021. – N 7. –
P. 75–88.

1 Об особенностях такой «нероманической» формы романа см. подробно:
[Albertan-Coppola, 2013].

https://revues.univ-pau.fr/opcit/index.php?id=124


Блеск и нищета просветительской философии:
«Племянник Рамо» Дени Дидро

137

Barthélémy-Toraille F. Le Neuveu de Rameau : Goethe traducteur de Diderot // Fabula.
Les colloques. La conquête de la langue. – 2003. – URL:
http://www.fabula.org/colloques/document2003.php

Bourdin J.-C. Le philosophe et le contre-philosophe. Etudes sur Le Neuveu de Rameau. –
Paris : Hermann, 2021. – 302 p.

Bourdin J.-C. Satire et morale dans Le Neuveu de Rameau // Cultura. Revista de
Historia e Teoria das Ideias. – 2015. – Vol. 34. – P. 135–149.

Brossmann R. Funktionen der Dialogform : Platons Dialoge und Diderots Le Neuveu de
Rameau // PhiN : Philologie im Netz. – 2003. – N 26. – S. 1–36.

Chapiro F., Goldzink J. Le Neuveu de Rameau après Michel Foucault // Raisons
Politiques. – 2005. – N 17. – P. 161–177.

Le Borgne F. De la scène comique au dialogue philosophique : la question du rire dans
Le neuveu de Rameau // La Licorne. Revue de langue et de littérature française. –
2017. – N 126. – P. 157–170.

Pujol S. Le Philosophe et l’original. Etude du Neuveu de Rameau. – Rouen : Presses
univ.de Rouen, 2016. – 216 p.

Quintili P. Le sensualisme lockéen et le matérialisme dans le Neuveu de Rameau // OP.
CIT. Revue des littératures et des arts. – 2016. – N 16. – P. 1–12. – URL:
https://revues.univ-pau.fr/opcit/index.php?id=120

Rey R. La morale introuvable // Autour du Neuveu de Rameau de Diderot / ed. par
A.-M. Chouiilet. – Paris : Champion, 1991. – P. 59–88.

Salaün F. Le beau rôle? Autoportraits de Diderot en philosophe // La figure du
philosophe dans les lettres anglaises et françaises / sous la réd. d’A. Tadié. –
Nanterre : Presse univ.de Nanterre, 2010. – P. 4–63.

Spenser J. Dislocation existentielle et désarticulation esthétique dans Le Neuveu de
Rameau // Revue Romane. – 1996. – Bind 31, N 2. – P. 257–268.

Stenger G. Le Neuveu de Rameau ou l’impossible morale // Recherche sur Diderot et
sur l’Encyclopédie. – 2017. – N 52. – P. 17–32.

References

Gachev, D.I. (1961). Eʼsteticheskie vzglyadyʼ Didro. Moscow: GIXL.
Diderot, D. (1991). Plemyannik Ramo. In D. Diderot, Sochineniya v dvux tomax

(Vol. 2, pp. 52–125). Moscow: Myʼslʼ.
Altashina, V.D. (Ed.). (2013). D. Didro pro et contra. Deni Didro v russkoj literaturnoj

kritike, slovesnosti, e‘steticheskoj, ideologicheskoj i filosofskoj recepcii. Antologiya.
Saint-Petersburg: Izd-vo Russkoj xristianskoj gumanitarnoj akademii.

Dlugach, T.B. (1986). Deni Didro. Moscow: My‘sl‘.
Cassirer, Eʼ. (2004). Filosofiya Prosveshheniya. Moscow: ROSSPEʼN.
Foucault, M. (1997). Istoriya bezumiya v klassicheskuyu eʼpoxu. Saint-Petersburg:

Universitetskaya kniga.
Albertan-Coppola, S. (2016). Diderot, “moraliste de l’honnête”. OP.CIT. Revue des

littératures et des arts, 16. Retrieved from https://revues.unic.pau.fr/op.cit/124

http://www.fabula.org/colloques/document2003.php
https://revues.univ-pau.fr/opcit/index.php?id=120
https://revues.unic.pau.fr/op.cit/124


Пахсарьян Н.Т.

138

Albertan-Coppola, S. (2013). Le Neuveu de Rameau: un roman non romanesque?
Littérature, 171, 81–87.

Albertan-Coppola, S. (1991). “Rira bien qui rira le dernier”. In A.-M. Chouiilet (Ed.),
Autour du Neuveu de Rameau de Diderot (pp. 15–36). Paris: Champion.

Armand, G. (2021). Statut du personnage (Moi)et statut du philosophe dans Le Neuveu
de Rameau. TrOPICS. Revue de l’Université de La Réunion, 7, 75–88.

Barthélémy-Toraille, F. (2003). Le Neuveu de Rameau: Goethe traducteur de Diderot.
Fabula. Les colloques. La conquête de la langue. Retrieved from
http://www.fabula.org/colloques/document2003.php

Bourdin, J.-C. (2021). Le philosophe et le contre-philosophe. Etudes sur Le Neuveu de
Rameau. Paris: Hermann.

Bourdin, J.-C. (2015). Satire et morale dans Le Neuveu de Rameau. Cultura. Revista de
Historia e Teoria das Ideias, 34, 135–149.

Brossmann, R. (2003). Funktionen der Dialogform: Platons Dialoge und Diderots Le
Neuveu de Rameau. PhiN: Philologie im Netz, 26, 1–36.

Chapiro, F., & Goldzink, J. (2005). Le Neuveu de Rameau après Michel Foucault.
Raisons Politiques, 17, 161–177.

Le Borgne, F. (2017). De la scène comique au dialogue philosophique: la question du
rire dans Le neuveu de Rameau. La Licorne. Revue de langue et de littérature
française, 126, 157–170.

Pujol, S. (2016). Le Philosophe et l’original. Etude du Neuveu de Rameau. Rouen:
Presses univ. de Rouen.

Quintili, P. (2016). Le sensualisme lockéen et le matérialisme dans le Neuveu de
Rameau. OP. CIT. Revue des littératures et des arts, 16. Retrieved from
https://revues.unic.pau.fr/op.cit/120

Salaün, F. (2010). Le beau rôle? Autoportraits de Diderot en philosophe. Tadié A.
(Ed.). La figure du philosophe dans les lettres anglaises et françaises (pp. 4–63).
Nanterre: Presse univ.de Nanterre.

Spenser, J. (1996). Dislocation existentielle et désarticulation esthétique dans Le
Neuveu de Rameau. Revue Romane, 31(2), 257–268.

Stenger, G. (2017). Le Neuveu de Rameau ou l’impossible morale. Recherche sur
Diderot et sur l’Encyclopédie, 52, 17–32.

http://www.fabula.org/colloques/document2003.php
https://revues.unic.pau.fr/op.cit/120



